# DIE ANTIKEN MYSTERIENRELIGIONEN UND DAS CHRISTENTUM

Published @ 2017 Trieste Publishing Pty Ltd

ISBN 9780649769148

Die Antiken Mysterienreligionen und das Christentum by Adolf Jacoby

Except for use in any review, the reproduction or utilisation of this work in whole or in part in any form by any electronic, mechanical or other means, now known or hereafter invented, including xerography, photocopying and recording, or in any information storage or retrieval system, is forbidden without the permission of the publisher, Trieste Publishing Pty Ltd, PO Box 1576 Collingwood, Victoria 3066 Australia.

All rights reserved.

Edited by Trieste Publishing Pty Ltd. Cover @ 2017

This book is sold subject to the condition that it shall not, by way of trade or otherwise, be lent, re-sold, hired out, or otherwise circulated without the publisher's prior consent in any form or binding or cover other than that in which it is published and without a similar condition including this condition being imposed on the subsequent purchaser.

www.triestepublishing.com

## **ADOLF JACOBY**

# DIE ANTIKEN MYSTERIENRELIGIONEN UND DAS CHRISTENTUM



∞ ∞ ∞ ∞ Die antiken Mysterienreligionen und das Christentum von Adolf Jacoby ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ Weitersweiler i. €.

1.—6. Taufend



Religionsgeschichtliche Volksbücher für die deutsche christliche Gegenwart III. Reihe, 12. Best un un un Berausgegeben von D. theol. Friedrich Michael Schiele un un un

### 167112 BT SEP 25 1912 JIS

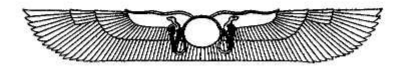


Es war in den Jahren kurz nach dem ergreifenden Drama, das sich vor Jerusalems Coren auf dem hügel Golgatha abgespielt hatte. Da zog durch die Lande des römischen Reichs ein Mann, von Gestalt unansehnlich, vielen, ja den meisten ein Spott, aber voll eines Geistes, den die Sesseln des schwäcklichen Leibes nicht halten konnten, der nach des Mannes eigenem Zeugnis die Sesseln sprengte und die höben des dritten himmels erstiea.

In dem Judenviertel der Stadt Tarjus, im Gebiet Ciliciens, dort, wo der persische Gott Mithras zum ersten Male mit dem Okzident in nähere Berührung kam, wo alljährlich der sterbende und auserstehende Sandon geseiert wurde, ist der unermiddiche Paulus ausgewachsen. Ein Kind der Diaspora hat er an der religiösen Stimmung seiner Zeit, wie sie damals in der großen Welt lebendig war, teilgenommen, auch dort in den engen Gassen des Judenviertels, wo der haß und Widerwille der Menge das kulturell so mächtige Dolk zusammendrängte, das sich selbst so merkwürdig von der übrigen Bevölkerung absonderte. Griechsiche Weisheit blühte in Tarsus und schon mit der ihm vertrauten Sprache und der Lektüre des griechsichen Alten Testaments sog der Jüngling Stimmungen und Gedanken in sich auf, die ihn auch nicht verließen, als er längst hinter Jerusalems Mauern in einer strengern Schule altväterlicher Religion zu den Süßen des Pharisäers Gamaliel sas.

In der weltgeschichtlichen Aufgabe war er nicht ganz unähnlich seinem etwas älteren Candsmanne Philo in Alexandrien; auch Paulus ward zum Bande zwischen Orient und Okzident, nur daß ihn glühende Energie weit hinaushob über den stillen Unstiker der ägnptischen Stätte der Weltweisheit und des Welthandels und ihn zum kraftvollen Werkzeug der größten Gestalt aller Religion, zum Apostel Jesu Christi machte.

Warum dieser Mann hier genannt ist? Weil er als der erfte, so weit unser Blick die geheimnisvollen Dorgange in der religiojen Seele jener entlegenen Tage durchdringen kann, die Entwicklung anbahnte, von der hier die Rede fein foll, das Ineinanderfließen der religiösen Strömungen der Zeit: von der einen Seite der, die wir zusammenfassend Mosterienreligion nennen, und des Evangeliums Jeju Christi von der andern Seite. In jenen erschütternden Worten des Römerbriefs, aus denen die gange Tragik der leidenden und kämpfenden Menichenfeele fpricht, fcbrie er nicht nur feine eigene. fondern einer Menfcheit Qual binaus : "Ich unfeliger Menfch! Wer wird mich erlösen von diesem Todesleib?" (Röm. 7, 24). Wie er das Wort verstanden hat, das zeigen jene kurz darnach folgenden tieffinntgen Sake einer Naturmpftik, die in den Zeugnissen der Zeit nicht allein steht: "das ängstliche Harren der Kreatur wartet auf die Offenbarung der Gottessöhne. Denn die Kreatur ward unterworfen der Nichtigkeit, nicht mit Willen, sondern durch den, der fie unterwarf, auf Hoffnung, wird doch auch diese Kreatur frei werden von der Knechtschaft ber Dergänglichkeit zur Freiheit in ber Herrlichkeit der Gotteskinder" (Rom. 8, 19ff.). Mur eine faliche Auslegung, die einfeitig folde Worte unter rein ethijde Beleuchtung stellte, bat dieses ergreifende Wort von der hauptwurzel religiösen Lebens, dem tiefen Drang des personlichen Wesens nach Behauptung des Ich gegen das Naturgeschick, gegen Tod und Derganglichkeit, loslosen konnen. Sich zu erheben aus der Not der Zeit und aus der Auflösung, das ist Wille und Sehnjucht der ganzen Epoche : die Mosterien haben dieser Sehnlucht Erfüllung verbeißen und, nach ihrem Dermögen, teilweise gegeben, das Chriftentum gab fie gang.



t.

Es ist zum Derständnis der religiösen Bewegung, die im ersten und zweiten Jahrhundert unserer Seitrechnung ihre Wellen aufwarf, nötig, in knappen Umrissen die Entwickelung der voran-

gebenden Jahrhunderte zu zeichnen.

Seit den Tagen der Kämpfe mit dem Orient, vor allem, seitdem die Titanengestalt Alexanders des Großen den Osten mit dem Westen zusammenschlang, war es mit der relativen Selbständigkeit und Ungestörtseit der alten Zeit und der alten Staaten vorbei. Was im Oriente selbst schon lange vor sich gegangen war, ein intensiver Austausch der Kulturen, das greift nun auf die ganze damalige Welt über: Osten und Westen sinken sich in die Arme, und die Frucht des Bündnisses ist der Hellenismus.

Nur eine natürliche Erscheinung ist es, wenn ein ungeheuer erweitertes Wiffen und eine ins Ungeahnte wachfende Welterkenntnis auch eine tiefgehende Erschütterung alles geistigen Lebens nach fich ziehen, zumal wo sie mit solcher Wucht und überfülle sich berandrängen wie damals. Die Berührung mit frember Sitte und Art, mit den verschiedenen Religionen und Weltbildern mußte die Geltung altgewohnter Anschauungen umfturgen und das Gefühl der Unsiderheit und Relativierung aller Werte erzeugen, das im Gefolge großer Entbechungen und Erfindungen liets auftritt. In der Philosophie war der Subjektivismus eingezogen und trug an feinem Teil dazu bei, die überlieferten Sormen des Cebens gu untergraben. Die kalte Machtpolitik der Römer, die langfam die gange Welt umgog, Grengen verwischte und Dolker vermischte und das Werk Alexanders vollendete, vollendete auch diesen Drozef der Zerfetang ber alten Welt. Nehmen wir gufammen die Entleerung der Religion durch Rationalismus und Skepfis, die Zerrüttung der

Sittlichkeit durch das Eindringen fremden Brauchs und Art und einseitigen Individualismus und Materialismus, die brutale Politik, wo Macht vor Recht ging und Uebermenschen ihre Rolle spielten, das Dersagen der Demokratie und das Zusammenbrechen der Staaten, die ganze Aussösung der alten geistigen Werte, so gewinnen wir ein Bild, das ernsten Seelen einen Schrecken bereiten konnte und uns verstehen läßt, daß ein Augustus mit mächtiger Faust zur Reform eingriss. Es hatte sich angesichts dieser Derhältnisse weiter Kreise eine müde Stimmung bemächtigt, die aus dem Wirrwar und der Unsicherheit sich heraussehnte und nach Besseren Ausschau bielt.

Aber es ware töricht, den Gewinn zu verkennen, den auch diese Erlednisse der Welt brachten. Der Mensch, der sich aus den engen Schranken des Dolkstums und Staatsverbandes losrang, lernte setzt sich als ein Glied der ganzen Welt begreifen, als ein Stück der Menscheit. Der Gedanke der humanität erstarkte. So befreite die politische und kulturelle Entwickelung den Einzelnen und stellte ihn in den großen Zusammenhang des Kosmos, zugleich aber auch auf sich selbst. Der Wert der Einzelpersönlichkeit wird erkannt und diese Erkenntnis vertieft das Seelenleben. Man ist nicht mehr in erster Linie Bürger und Glied des Staates oder der Dolksgemeinschaft, sondern Mensch mit seinen Rechten und Pflichten als solcher. Eine seine Psychologie geht auf die seelischen Be-

Aus dem Zusammenwirken aller dieser Strömungen entsteht nun auch die ganze neue religiöse Stimmung, deren Anschwellen wir in den letzten Jahrzehnten des ersten vorchristlichen Jahrhunderts, deren Hochstut wir am Ende des ersten Jahrhunderts und der

folgenden Zeit nach Chriftus beobachten honnen.

dürfnisse ein und bereichert die gesamte Kultur.

Es ist kein Jusall, daß eines der Kennzeichen der neuen Zeit die außerordentlich hoch gespannte Jenseitshoffnung ist. Was man auf Erden umsonst suchte, Frieden, Glück, Vollkommenheit, das sollte der himmel bringen. Der Unsterdlichkeitsglaube, der freilich nie ganz erloschen war, aber schließlich in dem schattenhaften Dasein im Totenreich keinen besonderen Trost bieten konnte, gewinnt nun eine ganz neue Bedeutung; es ist jeht eine erhöhte und zur Dollkommenheit, wie man sie eben verstand, veredelte, dem Leben der Gottheit selbst angeglichene Unsterdlichkeit des Individuums, die man erwartete. Gleichzeitig tauchen aber die ursprünglichen Anschauungen der Dolksreligion wieder aus der Tiese auf und sie

geben in allerlei Geistererlebnissen den Hoffnungen Nahrung und hinterhalt; entstanden doch ganze Sammlungen solcher Wundergeschichten, aus deren einer (von dem Zeitgenossen Hadrians, Phlegon von Trasses) der wohlbekannte Stoff zu Goethes "Braut von Korinth" stammt.

In geistvollen und phantastereichen Köpfen haben die Gedanken über die Seele und ihre Gefdicke fich ju gefchloffenen Spftemen verbunden. Der alte platonifche Mythus von der Seele, die, gefallen, durch die Welt der Dergänglichkeit und Befleckung fich ihren Weg nach oben fuchen muß und aus dem Kerker des Leibes frei zu werden fich febnt, wird mit einer neuen Wendung bas Gut weiter Kreife. Don Often dringt bie eigentumliche Cehre von ben Gestirnen ein, die nicht nur himmelslichter sind, mit ihrem freundlichen Scheine den Tag erhellen und die Nacht durchleuchten: die Weisheit des Orients kennt auch ihre geheimnisvolle, furchtbare Wirkung, die sie auf den Verlauf der Menschheitsgeschichte und die Geschicke des Einzelnen ausüben. Beide Gedankenreihen vereinigen fich: jener Deffimismus, der fich auf die Boritellung einer Einkerkerung der Seele in diefen Leib mit feiner Befleckung und Binfälligkeit gründet, und jener Satalismus, der den stillen Wegen der Geftirne beilfamen oder unbeilvollen Einfluft auf die Menfchen guweift. Schon bei Daulus laffen fich die unverkennbaren Spuren diefer Pfochologie in der feltfamen Spannung zwischen den Begriffen Sleifch und Geift, in den Andeutungen über die Macht der Geftirngeifter und den Sterndienft aufzeigen.

Gewiß ist bei alledem das Heidentum polytheistisch geblieben. Aber es geht durch die Zeit doch ein markanter monotheistischer Zug, der Sproß des Kosmopolitismus und des Individualismus. Jener mit seinem universalistischen Criebe, dieser mit seiner Betonung der Persönlichkeit lassen de Einzelgötter immer mehr zurücktreten hinter dem einen großen Gottesgeiste, der die Welt durchweht und im Innersten zusammenhält. Die Einzelgestalten der Götter werden zu Offenbarungen und Erscheinungsformen des einen Urgotts. Das Christentum, der Erbe des Judentums, ernster und strenger in seinem Monotheismus, hat doch dieser Entwickelung Rechnung getragen in einer ausgebildeten, ihm von Ansang an nie fremden, dei Paulus schon bedeutsam hervortretenden Engellehre. Die Worte Engel und Götter werden in der Spätzeit

neben einander gebraucht.

Aus den gleichen Wurzeln steigen die Doraussehungen für die

unferm Denken fo fcwer gewordene Cehre von einer Menfchwerdung der Gottheit auf. Wohl hat die ältere Zeit, wie es das Märchen heute noch tut, von den Göttern erzählt, daß fie auf Erden unter den Menschen wandeln und mit ihnen freundschaftlichen Derkehr halten, auch wohl Ehen und Liebesbündnisse eingehen. Aber es ist etwas ganz anderes, wenn die Gottheit sich in einem Menschen perkörpert und als ein "heiland" die Welt durchzieht, um ihren Bewohnern Gefittung, Kultur und ihre Güter zu bringen, fie durch rechte Erkenntnis und Einführung in Gottesdienst und Kultusbrauch, in die Mosterien, geschicht zu machen zur Himmelfahrt der Seele, zur Apotheofe. So wurden Dionpfos, Ofiris, Ifis gefeiert; ihr Erdenzug ift eine verklärte Nachbildung des Zugs Alexanders, der, felbst aus gottlichem Samen ftammend, bis zu den Grenzen der Erde pordrang. In den Inschriften wird Isis gepriesen als die Regentin der Gestirne, als die Schöpferin der Seefahrt, der Ehe, des Samiliensinnes; sie hat mit Ostris dem Menschenfressen ein Ende gemacht, die Mysterien gelehrt, den Gottesdienst geschaffen, die Gerechtigkeit und Wahrheit stark gemacht. Ahnliches gilt für Osiris, dessen Geburt wunderbare Stimmen ankundigten, der als erfter König Agoptens ein Bringer ber Kultur, ein segnenber Beiland war. Diesen Ideen hatte der Rationalismus, der in den Göttern idealiflerte Menschen sab, vorgearbeitet. Wie stark aber solche Gedanken die Welt beherrschten, das spricht sich in den Zeugnissen über den Kaiferkult aus, wo auch ber Sürft ein Gott und Heiland ift, wo von seinen Evangelien geredet wird, weil er Frieden und geordnete Zultände und das goldene Zettalter zurückführt.

Fast noch fremdartiger mutet uns die Vorstellung von einem sterbenden und auferstehenden Gotte an. Zwar wurden Gräber von Göttern, wie das des Zeus auf Kreta, von alters her gezeigt. Aber was jest in den Vordergrund des Interesses tritt, das sind Mythen von Vegetations- und Lichtgöttern, oft beides mit einander vermengt und einander angeglichen. Diese Götter versinnlichen die Naturvorgänge in den Ereignissen ihres Lebens. Mit der absterbenden Natur vergehen sie, mit der Sonne des Abends, des Winters, mit dem abnehmenden Mond erleiden sie den Tod; wenn die Saaten aussprießen, die himmelslichter wieder emporsteigen und ausseuchten, empfangen sie neues Leben. In die Reihe dieser Gottheiten gehören der Ägnpter Osiris, der Asiate Attis, der Grieche Dionysos.

An diese Helfer knupft die Hoffnung der Zeit an, die längst alles Dertrauen auf sich selbst verloren hat und von dem Wissens-